
HOMILÍA  VIº  DOMINGO TIEMPO ORDINARIO -2017 

                           CICLO “A” 

 

                 I.- LAS LECTURAS 

 

   * Libro del Eclesiástico 15,15-20.  Somos llamados a vivir de 

acuerdo son los mandamientos de la Ley de Dios. Dios no mandópecar a 

nadie. 

 

* Salmo Responsorial 118. Dichoso el que camina en la Ley del 

Señor. 

 

   *Primera Carta de San Pablo a los Corintios 2,6-10. Dios 

predestinó la sabiduría antes de los siglos parta nuestra gloria. El Espíritu 

Santo nos ayuda a conocerla y a penetrar en ella. 

 

   *Evangelio según San Mateo 5, 17-37.   Jesucristo nos presenta 

los mandamientos de la Ley de Dios para vivirlos en una línea de 

profundidad interior y de generosidad: “habéis oído que se dijo a los 

antiguos; pero Yo os digo”… 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

     CAMPAÑA  LVIII DE MANOS UNIDAS CONTRA EL  

                       HAMBRE EN EL MUNDO 

 

    ORACIÓN 

 

    Dios bueno y todopoderoso,  

que atiendes con amor las necesidades de tus criaturas 

concédenos amar eficazmente   

a los hermanos que carecen de alimento, 

para que, desterrada el hambre de la tierra, 

puedan servirte con libertad y alegría. 

   Por nuestro Señor Jesucristo 

 

         LEMA DE LA CAMPAÑA LVIII DE MANOS UNIDAS  

    “El mundo no necesita más comida.  

  Necesita más gente comprometida” 

 

      Acerquémonos al Señor que nos alimenta por medio de su 

Palabra y con su Cuerpo y su Sangre nos alimenta para poder ser 

testigos del Dios que quiere la VIDA para todos sus hijos 

(“Manos Unidas”). 

 

*Día del Ayuno voluntario: Viernes 10 de febrero de 2017 

*Jornada Nacional de Manos Unidas: domingo 12 de febrero   

de 2017 

 “Queremos seguir plantándole cara al Hambre, favoreciendo el cuidado de 

nuestra casa común y el derecho a la alimentación de todos los hombres, 

nuestros hermanos” (Manos Unidas) 



II.- SUGERENCIAS PARA LA HOMILÍA 

       1.- ¡Dios nuestro crea en nosotros un corazón nuevo! 

 Dios quiere que nuestros corazones  sean “corazones  bienaventurados”. 

Nos vemos y sentimos muy necesitados del corazón nuevo (Salmo 50) y 

del corazón de las bienaventuranzas (Mateo 5). 

Por eso le pedimos al Señor que nos dé el corazón  bienaventurado: 

           *corazones compasivos y misericordiosos que sean capaces de 

escuchar el clamor de los pobres y en  este clamor reconozcan el grito de 

Dios que nos dice: “¿dónde está tu hermano sufriente, enfermo,  pobre, 

excluido…? ¿qué estás haciendo de tu hermano necesitado…? 

           “Parte tu pan con el hambriento 

            Viste al que veas desnudo 

            Acoge al  forastero 

            Atiende al enfermo”. 

          *corazones limpios de todo pecado y maldad, de todo odio y rencor, 

de toda indiferencia ante el dolor y el sufrimiento humano? 

         *corazones pobres que sepan compartir lo poco o mucho que tengan 

con los empobrecidos,  refugiados,  abandonados…? 

        *corazones pacíficos que se comprometan a construir la paz y la 

concordia  en un mundo donde hay tanta violencia y guerra. 

       *corazones con hambre y sed de justicia que se comprometan a 

edificar la civilización del amor que comienza por el respeto sagrado a la 

dignidad de todo ser humano. 

       *corazones que  hagan suyo el dolor y las lágrimas de tantos seres 

humanos sufrientes, aliviando así  el dolor, las penas… 

      ¡Señor! Danos este corazón nuevo que tanto necesitamos para construir 

un mundo nuevo en el que podamos extender una mesa muy grande de 

norte a sur y de este a oeste en torno a la cual podamos sentarnos todos los 

seres humanos sin excluir a nadie para compartir los bienes que Tú has 

creado para  beneficio de todos.  



      ¡Señor! Danos la fuerza  para no  construir la cultura del descarte de 

nadie. Así ningún ser humano se verá solo y abandonado en su realidad 

personal. ¡Construyamos juntos la cultura del encuentro con todos, también 

con los necesitados, con los que llaman a nuestra puerta…No nos dejemos 

llevar por la indiferencia ante ellos. 

      ¡Señor! Concédenos tu gracia para evitar siempre “la globalización de la 

indiferencia” (Papa Francisco)  ante el dolor, el sufrimiento y el hambrede 

tantos seres humanos que sufren y padecen!. 

    San Juan Pablo II nos dijo: “Hay comida para todos, pero no todos pueden 

comer, mientras que el derroche, el descarte, el consumo excesivo y el uso de 

alimentos para otros fines están ante nuestros ojos” (año 1992). 

    Dios ha destinado  la tierra y todos los bienes de la tierra para todos los 

seres humanos. Por eso estos bienes deben llegar a todos. No olvidemos  el 

destino universal de los bienes (GS 69). “En consecuencia los bienes creados 

deben llegar a todos en forma equitativa, bajo la guía de la justicia y con la 

compañía  de la caridad. Ningún cristiano puede quedar insensible ante el 

drama que significa el hecho de que haya todavía en el mundo personas que 

carecen de lo más necesario” (Manos Unidas). 

   Abramos nuestro corazón y nuestras manos paraatender y socorrer al pobre 

y al necesitado. 

2.- En el pobre y en el necesitado está presente Jesucristo 

         Recordemos y meditemos las palabras del mismo Jesucristo que nos 

dice hoy a nosotros:  

        “Tuve hambre y me disteis de comer, tuve sed y me disteis de beber, era 

forastero y me cogisteis, estaba desnudo y me vestisteis, estuve enfermo y en 

la cárcel y fuisteis a verme” 

        -¡Señor, ¿cuándo te vimos hambriento y te dimos de comer, o sediento y 

te dimos de beber? ¿Cuándo te vimos forastero y te acogimos, o desnudo y te 

vestimos? ¿cuándo te vimos enfermo o en la cárcel y acudimos a ti?  

       -Os aseguro que cuanto hicisteis a uno de estos  hermanos míos más 

pequeños,a  Mí me lo hicisteis” (cf. Mt.25,24-46) 

     Terminamos. Unidos en el Señor 

        Cáceres. 6 de febrero de 2017 

Florentino Muñoz Muñoz 



Texto completo del Papa a los empresarios de “Economía y 

Comunión 

Posted by Redaccion on 4 February, 2017 

Queridos hermanos y hermanas: 

Me alegra daros la bienvenida como representantes de un proyecto en 

el que estoy desde hace tiempo realmente interesado. Saludo 

cordialmente a cada uno de vosotros y agradezco, en particular las 

amables palabras de vuestro coordinador, el profesor LuiginoBruni y 

también por los testimonios que he escuchado. 

Economía y comunión. Dos palabras que la cultura actual  mantiene 

separadas y, a menudo considera opuestas. Dos palabras que, en 

cambio, vosotros habéis unido recogiendo la invitación que hace 

veinticinco años os dirigió ChiaraLubich, en Brasil, cuando, ante el 

escándalo de la desigualdad en la ciudad de San Pablo, pidió a los 

empresarios que se convirtiesen en agentes de comunión. Invitándoos a 

ser creativos, competentes, pero no sólo eso. Vosotros  consideráis al 

empresario como agente de comunión. Al injertar en la economía  la 

buena semilla de la comunión,  habéis comenzado un cambio profundo 

en la manera de ver y vivir la empresa. La empresa no solo  puede no 

destruir la comunión entre las personas, sino que  puede construirla, 

puede  promoverla. Con vuestra vida demostráis que la economía y la 

comunión son más hermosas cuando están una al lado de la otra. Más 

bella  la economía, por supuesto, pero aún más hermosa la comunión, 

porque la comunión espiritual de los corazones es aún más plena más 

cuando se convierte en comunión de los bienes, de los talento, de los 

beneficios. 

Pensando en vuestro  compromiso, me gustaría deciros hoy tres cosas. 

La primera  se refiere al dinero. Es muy importante que en el corazón 

de la economía de comunión esté la comunión de  vuestros útiles. La 

economía de comunión es también comunión de los beneficios, 

expresión de la comunión de la vida. A menudo he hablado del dinero 

como un ídolo. La Biblia nos lo dice de diferentes maneras. No es 

casualidad que la primera acción pública de Jesús, en el Evangelio de 

Juan, sea la expulsión de los mercaderes del templo (cf. 2.13 a 21). No 

  

http://zenitespanol.cmail20.com/t/d-l-hydkhhd-htuyjhiuj-m/
http://zenitespanol.cmail20.com/t/d-l-hydkhhd-htuyjhiuj-m/


se puede entender el nuevo Reino que trae Jesús si no nos liberamos 

 de los ídolos,  de los cuales uno de los más poderosos es el dinero. 

¿Cómo, entonces, se puede ser un mercader que  Jesús no expulsa? El 

dinero es importante, sobre todo cuando no hay y  de él  depende  la 

comida, la escuela, el futuro de los hijos. Pero se convierte en ídolo 

cuando pasa a ser el fin. La avaricia, que no por casualidad es un 

pecado capital, es pecado de idolatría, porque la acumulación de dinero 

de por sí se convierte en el fin de las propias acciones. Fue  Jesús 

mismo el que dio categoría de “señor” al dinero: “Ninguno puede servir a 

dos señores, a dos patrones”. Son dos:Dios o el dinero, el anti-Dios, el 

ídolo. Fue lo que dijo Jesús. Al mismo nivel de opción. Pensadlo. 

Cuando el capitalismo hace de la búsqueda de beneficios  su  única 

finalidad, corre el riesgo  de convertirse en  una estructura idólatra, en 

una forma de culto. La diosa de la “fortuna” es cada vez más la nueva 

deidad de una cierta finanza y de  todo ese sistema del juego de azar 

 que está destruyendo a millones de familias en todo el mundo, y al que 

vosotros os oponéis con razón. Este culto idólatra es un sustituto de la 

vida eterna. Los productos  (automóviles, teléfonos …) envejecen y se 

consumen, pero si tengo el dinero o el crédito puedo comprar 

inmediatamente otros, haciéndome la  ilusión de superar la muerte. 

Podemos entender, entonces, el valor ético y espiritual de vuestra 

elección de poner los beneficios en común. El modo mejor y más 

concreto de no hacer un ídolo del dinero es  compartirlo con los demás, 

especialmente con los pobres, o para hacer  estudiar y trabajar a los 

jóvenes, venciendo la tentación idolátrica con la comunión. Cuando 

repartís y compartís vuestros beneficios, lleváis a cabo un acto de alta 

espiritualidad, diciendo con los hechos al dinero:  Tu no eres  Dios, tu no 

eres señor, tu no eres  patrón. Y  no os olvideis de esa alta filosofía y 

esa alta teología que hacia decir a nuestras abuelas:  “El diablo entra 

por los bolsillos”.  No os olvidéis de esto. 

La segunda cosa que quiero decir  atañe  a la pobreza, un tema 

central en vuestro movimiento. 

En la actualidad hay  muchas iniciativas, públicas y privadas, para 

combatir la pobreza. Y todo esto, por un lado, es un crecimiento de 

humanidad. En la Biblia, los pobres, los huérfanos, las viudas, los 



“descartes” de las sociedades de la época, se ayudaban con el diezmo y 

 espigando el grano. Pero la mayoría del pueblo  seguía siendo pobre, 

esas ayudas no eran suficientes para alimentar y curar a todos. Los 

“descartes” de la sociedad seguían siendo muchos. Hoy hemos 

inventado otras formas de cuidar , alimentar, educar a los pobres, y 

algunas de las semillas de la Biblia han florecido en las instituciones 

más eficaces que las antiguas. La razón de los impuestos estriba 

también en esta solidaridad, que es negada por la evasión y el fraude 

fiscal, que, antes de ser actos ilegales son actos que niegan la ley 

básica de la vida: la ayuda mutua. 

Pero – y esto nunca se repetirá  lo suficiente  – el capitalismo sigue 

produciendo los  descartes que luego  quisiera curar. El principal 

problema ético de este capitalismo es la generación de descartes para 

después  tratar de ocultarlos o de curarlos para que no se vean. Una 

grave prueba de la pobreza de una civilización es la incapacidad de ver  

a sus pobres,  que antes  se descartan y luego se  ocultan. 

Los aviones contaminan la atmósfera, pero con una pequeña parte del 

dinero del billete se plantarán árboles para compensar una parte del 

daño causado. Las empresas del juego de azar financian campañas 

para el tratamiento de los ludópatas que crean. Y el día en que las 

empresas de armas financien hospitales para tratar a los  niños 

mutilados por las bombas, el sistema habrá alcanzado su punto 

culminante. Esta es la hipocresía 

La economía de comunión, si quiere ser fiel a su carisma, no sólo debe 

ocuparse de las víctimas, sino  construir un sistema en el que las 

víctimas sean cada vez menos, en el que, a ser posible ya no existan. 

Hasta que la economía siga produciendo  una  sola víctima y haya una 

persona descartada,  no se habrá realizado la comunión, la fiesta de la 

fraternidad universal no será plena. 

Es necesario, pues, apuntar a cambiar las reglas del juego  sistema 

económico-social. No es suficiente imitar al buen samaritano del 

Evangelio. Por supuesto, cuando un empresario o cualquier persona se 

encuentra con una víctima, está llamado a cuidarla, y tal vez, como el 

buen samaritano, también a asociar el mercado (el hospedero) a su 

acción de fraternidad. Yo sé que vosotros intentáis  hacerlo desde hace 



25 años. Pero es necesario en primer lugar  actuar antes de que el 

hombre se tope con los bandidos,  luchando  contra las estructuras de 

pecado que producen bandidos y  víctimas. Un empresario que es sólo 

un buen samaritano hace solamente la mitad de su deber: cura a las 

víctimas de  hoy, pero no reduce las de mañana. Para la comunión es 

necesario imitar al Padre misericordioso de la parábola del hijo pródigo y 

esperar a los hijos en casa, a los trabajadores y colaboradores que se 

han equivocado, y allí abrazarlos  y hacer fiesta -con ellos y para ellos – 

y no dejarse bloquear la meritocracia invocada por el hijo mayor y por 

tantos, que en nombre de los méritos niegan la misericordia. Un 

empresario de  comunión está llamado a hacer todo lo posible para que 

 incluso los que cometen errores y dejan su casa, puedan esperar en un 

trabajo y unos ingresos decentes, y no encontrarse a  comer con los 

cerdos. Ningún hijo, ningún hombre, ni siquiera el más rebelde, se 

merece las bellotas. 

Por último, la tercera cosa se refiere al futuro. Estos 25 años de 

vuestra historia dicen que  comunión y  empresa pueden convivir  y 

crecer juntas. Una experiencia que por ahora se limita a un pequeño 

número de empresas, muy pequeño en comparación con el gran capital 

del mundo. Pero los cambios en el orden del espíritu y, por tanto, de la 

vida no están relacionados con grandes números. El pequeño rebaño, la 

lámpara, una moneda, un cordero, una perla, la sal, la levadura: estas 

son las imágenes del Reino que nos encontramos en los Evangelios. Y 

los profetas han anunciado la nueva era de la salvación  indicando  el 

signo de un niño, Emmanuel, y  hablándonos de un “resto” fiel, un 

pequeño grupo. 

No hace falta ser muchos para cambiar nuestras vidas: es bastante que 

la  sal y la levadura no se desnaturalicen. El gran trabajo por hacer es 

tratar de no perder el “principio activo” que los anima: la sal no cumple 

su función  creciendo en cantidad; de hecho, el exceso de sal vuelve a  

la masa salada, sino salvando  su “alma”,  es decir su calidad . Todas 

las veces que las personas, las naciones, e incluso la Iglesia han 

pensado en salvar al mundo creciendo en número, han producido 

estructuras de poder, olvidándose de los pobres. Salvemos nuestra 

economía,  permaneciendo simplemente sal y  levadura: un trabajo 

difícil, porque todo caduca con el paso del tiempo. ¿Cómo no perder el 

ingrediente activo,  la  “enzima” de comunión? 



Cuando no había  frigoríficos  para conservar la levadura madre del pan 

 se daba a la vecina un poco de la   propia masa fermentada, y cuando 

 había que amasar pan otra vez, se recibía un puñado de pasta 

fermentada de esa mujer o de otra que lo había recibido a su vez. Es la 

reciprocidad. La comunión no es sólo división sino también 

multiplicación de los bienes,  creación de un nuevo pan, de nuevos 

bienes, del nuevo Bien con mayúscula. El principio vivo del Evangelio 

permanece activo sólo cuando lo damos porque es amor, y el amor es 

activo cuando amamos, no cuando escribimos romances o vemos 

 telenovelas. Si en cambio lo mantenemos celosamente todo y sólo para 

nosotros, enmohece y muere. El evangelio puede enmohecer. La 

economía de comunión tendrá futuro si la  daréis a todos y no se 

quedará sólo en vuestra “casa”. Dádsela a todos, y antes que a ninguno 

a los pobres y a los jóvenes, que son los que más  necesitan y saben 

cómo hacer fecundo el don recibido! Para tener vida en abundancia, hay 

que aprender a dar no sólo los beneficios de las empresas, sino a  

vosotros  mismos. El primer regalo del empresario es su propia 

persona:  vuestro dinero, aunque importante, es demasiado poco. El 

dinero no salva si no va acompañado por el don de la persona. La 

economía de hoy, los pobres, los jóvenes necesitan en primer lugar de 

vuestra alma, de vuestra fraternidad respetuosa y humilde, de vuestra 

voluntad de vivir, y sólo después de vuestro dinero. 

El capitalismo conoce la filantropía, no la comunión. Es fácil donar una 

parte de los beneficios, sin abrazar y tocar a las personas  que reciben 

esas “migajas”. En cambio, incluso cinco panes y dos peces pueden 

alimentar a la multitud si con ellos compartimos  nuestras vidas. En la 

lógica del Evangelio, si no se da todo,  nunca se da bastante. 

Todas estas  cosas  ya las  hacéis. Pero podáis  compartir  más aún los 

beneficios para luchar contra la idolatría, cambiar las estructuras para 

prevenir la creación de víctimas y de descartes; dar más de vuestra 

levadura para que suba el pan. El “no” a una economía que mata se 

convierta en un “sí” a una economía que hace vivir, porque comparte, 

incluye a  los pobres, usa los beneficios para crear comunión. 

Os deseo que  sigáis vuestro  camino, con coraje, humildad y alegría; 

alegría: “Dios ama al que da con alegría” (2 Cor 9,7). Dios ama vuestros 

beneficios y talentos dados con alegría.  Ya lo hacéis; podéis hacerlo 



todavía más. 

Os deseo que sigáis  siendo semilla, sal y levadura de otra economía: la 

economía del Reino, donde los ricos saben compartir su riqueza, y los 

pobres … y los pobres son llamados bienaventurados.Gracias 

 

 

 

 

 

 

 


